 (
     
     
Язычество в фольклоре и современной культуре
В
ыполнил: 
Романчак
 Игорь, МАОУ «УТЛ          
им.Г.В.Рассохина
»
, 
8 «а» класс
        
Научный руководитель:
 Шаламова Наталья Геннадьевна,   
        учитель русского языка и литературы
 
,
  МАОУ «УТЛ            
        
им.Г.В.Рассохина
»
                              
Ухта 
                              
201
9
)[image: F:\308132-003(1).jpg][image: ]





























Содержание:
I. Введение…………………………………………………………….…..с.3
II. Основная часть…………………………………………………………с. 4
     2.1.   Язычество у славян и коми………………………………………с. 4
2.2. Результаты анкетирования……………………………………...с. 5
2.3. Языческие «корни» героев сказок……………………………...с. 7
2.4. Язычество  в коми  сказках……………………………………...с. 9
2.5. Язычество в русских сказках……………………………………с.14
2.6. Язычество в современной литературе ……………….………...с. 21
2.7. Язычество в современном мире …………………….………….с. 26
III. Заключение……………………………………………………………..с. 29
IV. Ссылки…………………………………………………………....……..с. 30
V. Литература……………………………………………………………....с.30
VI. Приложение…………………………………………………………….с. 32





























I. Введение. 
[image: https://cyrillitsa.ru/wp-content/uploads/2017/10/fe5a3c80860f44083ee55cb4a4cae5e4.jpg]«Порой мы, сами того не замечая, доказываем, что мы находимся под влиянием языческих многовековых верований: верим в приметы, рассказываем детям сказки, печём блины на Масленицу, гадаем на святки, хотя при этом считаем себя атеистами или верующими христианами и ходим в церковь, читаем молитвы».                                                   
                                                             Мифы  о язычестве.

Работая над темой сказочных предметов, я рассмотрел по истории тему язычества славян и коми народа. В сказках я нашёл много описания  того, что было в нашей истории на самом деле. В них есть обряды, традиции, описаны праздники, показана вера народа в какие – то предметы, явления и поклонение им.
По результатам моего анкетирования было видно, что большинство опрошенных респондентов, отметили языческие традиции именно в сказках. Поэтому для своего исследования я решил проанализировать коми и русские сказки, художественную литературу по этому вопросу и рассмотреть вопрос: «Присутствует ли язычество в современном мире?» 
К одной из самых старых сказок славян, к примеру,  можно отнести сказку «Курочка Ряба». Академик РАН В. Н. Топоров относит сюжет русской народной сказки «Курочка Ряба», «в которой начало мира представлено в образе яйца, к наиболее древней мифологическо-астрономической религиозной русской традиции». 
Когда возникла первая коми сказка? Мне не удалось найти ответ. Со второй половины 19 века на землю коми народа стали приходить экспедиции и  появились первые записи фольклора. А вот первое упоминание о Зарни Ань – Золотой бабе, есть уже в 1023 году в скандинавской саге, то есть ещё в 11 веке. 
Коми литература как письменное художественное творчество на коми языке возникла в первой половине 19 века.  (19 век - И А. Куратов, 19-20 век  - Г.С. Лыткин, К. Ф. Жаков, М.Н. Лебедев).  Политические репрессии 30-х годов прервали  развитие коми литературы. Все ведущие писатели были арестованы и признаны «врагами народа».  В Великую Отечественную войну на фронт ушли почти все писатели – будущее коми литературы, большинство из них погибло. В послевоенный период коми литература трудно и медленно восстанавливалась. Тем благодатнее почва для исследования коми литературы, в том числе – и  на предмет присутствия в ней  отголосков язычества.
Целью моей работы стало разобраться, какой отпечаток наложило язычество на устное народное творчество, а в частности, сказки, а также на  современную культуру.
Задачи: 
1. Проанализировать  теоретическую  литературу по данному 
          вопросу.
2. Провести опрос среди учащихся.
3. Проанализировать русские и коми сказки.
4. Проанализировать языческие обычаи в современной литературе.
5. Сравнить результаты анализа коми сказок и русских сказок.
6. Составить картотеку языческих богов коми и славян.
Объект: русские и коми народные сказки, современная  коми и русская литература.
Предмет: языческие обряды и  герои  в сказках и современной культуре.
Актуальность моей работы в том, что исследование определяется новым подходом к толкованию народных сказок, их героев образов и символов. В современном мире происходит возрождение язычества в пределах России.
Гипотеза​: ​ Языческие обряды в сказках – это жизнь наших предков. Вся жизнь наших предков описана в сказках, а  в последнее время языческие традиции нашли отражение и в литературе, в связи с повышенным интересом к ним в жизни современных людей.

II. Основная часть. 
2.1. Язычество у славян и коми  народа.
         Язычество (от церк-славян. языцы - народы), обозначение нехристианских, в широком смысле - политеистических религий. Язычество было вытеснено официальной религией в область народной культуры.
Древние славяне и коми обожествляли природу, они жили в природе, и поэтому земля, вода, огонь и ветер – это силы, которым поклонялся народ. Люди зависели от урожая, улова или охоты. Признак язычества в коми и русских народных сказках – фетишизм, Это религиозное поклонение материальным предметам, которым приписываются сверхъестественные свойства (скатерть-самобранка, сапоги-скороходы, ковер-самолет, волшебный клубочек).
В своей работе по истории: «Язычество. Духи и мифические существа. Из прошлого в современность» я «собрал» пантеон языческих богов славян и коми народа. (см. Приложение 1)
Представление о главных языческих богах даёт нам так называемый «Владимирский пантеон», составленный в 980 году. О язычестве коми  мы узнаём из мифологии — комплекса мифологических представлений, общий для трёх народов коми — зырян, пермяков и язьвинцев. 
В древнейшем источнике  «Житие Стефана Пермского» 15 век, мы находим  повествование о многобожии у коми (боги воды, воздуха, охоты, многочисленные божества леса), о поклонении животным, деревьям. «Прокудливая берёза», из которой изгнал бесов Стефан Пермский, и берёзу как мировое дерево в других финно-угорских традициях; ольху (ловпу) как вместилище душ (лов), огню, солнцу, воде и идолам и других мифологических персонажей. 
Чудь – мифический народ: персонажи мифического времени, предки-язычники, карликовый народ (или богатыри), живший в незапамятные времена Золотого века. По мнению учёного-этнографа Л.С. Грибовой, «чудь – дохристианское население Приуралья, предки современных финно-язычных народов, имевших своё, отличное от христианского мировоззрение, оно получило отражение в пермском зверином стиле». Селились на высоких холмах, «поклонялись богам каменным и деревянным». Не желая принимать новую веру, семьи Чуди заходили в землянки и обрушивали на себя крыши, подрубив опорные столбы. Такие места называли чудскими ямами. По другим преданиям Чудь ушла на север, где смешалась с ненцами и обскими уграми. Они не могли унести с собой всё золото, и прятали его в заговоренных местах или на дне некоторых озёр.
Коми художник А.В. Мошев в своих работах отражал легенды о языческих предках коми-зырян и коми-пермяков: деревянные идолы – «чудская яма» или «чудская гора», родовое святилище, где кроме божеств, представлены и идолы-двойники (личные духи-покровители) членов семьи (рода), необычное «светило» – то ли птица, то ли солнце. В предметах пермского звериного стиля образ птицы – созидательницы мира, олицетворявшей собой солнце и, возможно, небо, совмещает в себе и образ прародительницы рода. (см. Приложение 6)
У коми народа были два самых главных бога верхнего и нижнего мира: Ен и Омэль – два брата. Ен творил добро и давал людям, Омэль вредил, хотя некоторые дела Ен не мог сделать без своего брата. [6]
Как у славян Род, от него пошла жизнь на Земле и Чернобог – бог смерти. 
Прослеживаются ли в сказках языческие корни народа? Их верования в богов?  Можно ли по литературным произведениям проследить ход времени, событий? Думаю, что да. Ведь каждый шаг человечества связан непосредственно с народом. Он, создавая сказки, заклички, прибаутки, отражал в них свою жизнь. В моей первой работе «Самобытность народа Коми в сказках» я как раз это исследовал. 
Сейчас я бы хотел просмотреть на произведениях коми и русского народов: какой отпечаток наложило язычество на устное народное творчество, литературу. 
2.2. Результаты анкетирования.
Перед началом проведения исследования текстов сказок и художественных произведений  мною было проведено анкетирование среди учащихся:
1. Что такое язычество?
2. Какие языческие обычаи и традиции знаете?
3.  Встречали ли Вы язычество в художественных произведениях? 
Если да, то пример: современная русская и коми литература, сказки русские и коми народные.
4. Есть ли язычество в современном мире?
Было опрошено  128 человек: 3 - 5 кл, 8 кл, 10 кл, взрослые.
1. На первый вопрос: «Что такое язычество?» 98 чел. (77 %) ответили, что знают,  30 чел. (23 %). 
Были даны ответы: язычество – это «религия, традиции, вера в нескольких богов, термин в  христианстве, обряды, песни, наука, поклонение силам». (см. Приложение 1. Диаграмма 1 «Что такое язычество?»)
2. На второй:  «Знаете ли Вы языческие обычаи и традиции?» - ответы разделились ровно пополам - по 50 %. 
(см. Приложение 1. Диаграмма 2. «Какие языческие обычаи и традиции знаете?»
«Какие языческие традиции?» «Поклонение богам, жертвоприношения; танцы, песни, обряды;  идолы;  праздники; шаманство; знахарство»
Были и такие ответы: «не вижу в этом смысла». (см. Приложение 1. Диаграмма 3. «Какие именно традиции и обряды знают»).
3. На третий: «Встречали ли Вы язычество в художественных произведениях?» ответили так: встречали в произведениях- 93 чел. (73 %), а не встречали – 35 чел. (27 %). (см. Приложение 1. Диаграмма 4. «Встречали ли Вы язычество в художественных произведениях?»)
Далее предлагалось привести примеры художественных произведений, где встречается языческий обряд.
          - Современная русская литература. – 25 чел. – 19 %
- Современная коми литература. – 11 чел. – 8 %
- Народные сказки коми народа. – 82 чел. – 51 %
          - Русские народные сказки.- 43 чел. – 27 %
(см. Приложение 1. Диаграмма 5. «Художественные произведения».
Интересно, что ученики 3-5 классов и взрослые отвечали на все вопросы более подробно, отметили много сказок (больше коми, в 2 раза) и современную литературу. (см. Приложение 1. Диаграмма 6. Что такое язычество и в чём оно проявляется (сравнение по возрастам)).

Исходя из проведённого опроса по нескольким показателям, я сделал следующие выводы: 
1. Учащиеся 3-5 классов читают много сказок, а взрослые их знают и помнят, учащиеся же среднего звена  не обращают внимания на детали при чтении произведений или же не читают их вовсе, возможно, они не связывают события сказки или какого – либо произведения с языческими обрядами, традициями и культом жизни.
2. В коми сказках, быть может, ярче показаны обряды или какие-то действия, нежели в русских народных.
    Языческие обряды и традиции в коми сказках отметили - 52 чел. – 41 %, в русских – 31 чел. – 24 %, в  современной литературе – 7 чел. – 5 %.
Написали, что не встречали в сказках и произведениях язычество – 38 чел. – 30%. (см.Приложение 1. Диаграмма 7. «Произведения с языческими обрядами или традициями»)

2.3. Языческие «корни» героев сказок.
Сказка - один из жанров фольклора или  литературы. «Во всякой сказке есть элементы действительности…» [2]
Для своих предыдущих работ я анализировал много коми и русских сказок, поэтому по теме язычества мне хотелось бы взять такие произведения, в которых бы ярко прослеживалась жизнь народа, традиции или обряды. Также я выбрал те русские сказки, которые мы знаем с детства. Подборка коми сказок – это сказки, где прослеживаются разные традиции.
В анкетах были указаны коми сказки: «Чукля»,  «Ёма и две сестры» и  русские сказка «Иван-царевич и Серый волк». Сказки  коми «Прокудливая берёза», «Безручка», «Гундыр» и русские «Гуси-лебеди», «Царевна-Лягушка», «Курочка Ряба», «Василиса Прекрасная» выбрал сам, так как они мне понравились (анализировал в прошлом году).
В сказках нельзя говорить обычными словами, сказочный смысл всегда требует иносказательного языка, тайны. Сакральные древние знания  передавались особым языком, где каждое слово важно, иначе мудрость потеряется.
Важнейший вклад в изучение сказок внёс русский и советский учёный Владимир Яковлевич Пропп, который считал, что современные сказки восходят к сакральным преданиям, передаваемым во время обрядов инициации. По мнению Проппа, «сюжеты сказок, восходят к глубокой древности — дописьменной эпохе». 

(Таблица составлена по информации из трудов Проппа В.Я.).
	Ситуация
	Описание ситуации
	Пример 

	Путешествие главного героя.
	Очень часто главного героя в сказках отправляют путешествовать. Происходит это обычно пешком. Нужно пройти испытания. Для путешествия часто снабжался сапогами, палицей, хлебом – это то, что клали мёртвому в могилу.
	Коми сказка «Иван, сын охотника»
Русские народные «Иван царевич и Серый волк», «Царевна-лягушка»

	Вокруг героя была природа.
	В язычестве она была божественной, одушевленной. Чаще всего объекты природы помогают герою,  подсказывают путь, умеют разговаривать.
	Коми сказка «Иван, сын охотника»
Русские народные «Иван царевич и Серый волк», «Царевна-лягушка»

	Взросление героя. 
	Мужчины в сказках борются с кем-то, предстают мужественными и сильными, храбрыми и честными,  доказывают всегда быть первыми.  Женщины - кроткие, скромные, преданные, хитрые, умные, покорные, умелые, красивые.
	Коми: «Пера-богатырь»

Русские: Иван – царевич в сказках


	Причинение вреда здоровью.
	Главного героя пытались съесть, сварить, утопить, убить, нанести увечия, но в итоге герой возрождался и становился лучше, мудрее, сильнее. Обряд инициации. У язычников: пройти ряд испытаний.
	Коми сказка: «Ёма», «Безручка», «Два брата», «Седун».
Русские сказки: сказки, где присутствует Баба Яга, «Иван царевич и Серый волк», 

	Особые герои.
	Не люди - существа. Например, в русских сказках это Кощей Бессмертный, Водяной, Леший, Баба Яга. В коми сказках – Ёма, Омэль, Гундыр, Войпель. Люди верили в них, поклонялись им, пытались задобрить. Они присутствовали в сказках и были неотъемлемой частью. Например, Баба-Яга. Она могла помогать главному герою или, напротив, вредить ему. А вот у коми народа – Ёма, всегда вредила, была злой. 
	Коми: «Ёма и две сестры», «Чукля»
Русские: «Кощей Бессмертный», 


	Магия и предметы волшебства.
	Подобное явление – это не что иное, как вера наших языческих предков в нечто магическое, сверхъестественное.
	Коми: барашек с золотой шерстью, говорящая кобыла, 
Русские: наливное яблочко и блюдечко, ковёр – самолёт.

	«Хороший» конец сказки.
	Сказки у язычников чаще всего заканчиваются положительно, но герою нужно пройти ряд испытаний, чтобы свершилась его мечта. Добро побеждает зло. В язычестве ценилось добро, милосердие, сострадание, умение помочь и поддержать другого человека. Большинство сказок построены на  обрядах инициации.
	Коми «Безручка», «Два брата»
Русские «Гуси-лебеди», «Иван царевич и Серый волк», «Царевнв - лягушка».
Сюжет сказок русского народа и народа коми имеет общее – в них особое единение человека и природы, окружающего мира. 

	Заточение в башне, лишение свободы, передвижения, ограничение пространства.
	Очень часто главного героя или возлюбленную ограничивали в свободе. Надо было выбраться самому или должны были освободить. 
Обряд инициации, быть лишённым передвижения, чтобы выйти другим (новым, переродившимся) человеком.
	«Седун», «Гундыр»

«Царевна лягушка»



2.4 . Язычество в коми сказках.
[image: C:\Users\Hp\Desktop\14.jpg]Сказка, сказ, а у народа коми сказания – одно из древнейших проявлений богатой культуры народа, его фольклора, верований и традиций. 
Хочу начать со сказки «Прокудливая берёза» [3]. (см. Приложение 2.1)
 «Главные жрецы сидели в наглухо закрытой избе и слушали сообщение молодого стража о пришедших в здешние места монахах из Руси. 
Идет к нам Стефан со спутниками». 
[image: https://www.wikireading.ru/img/395529_3_i_010.jpg][image: http://cpshperm.pravorg.ru/files/2016/02/i_009.jpg]В 1379 году пришёл Стефан Пермский на коми землю, принёс веру Христа единого Бога. Он рассказывал коми народу о христианстве, а жрецы как носители языческой веры сопротивлялись. Мы видим противостояние зла и добра, а также и то, как трудно принимал народ коми единого Бога. Стефан Пермский понимал, что только на родном языке коми народа сможет донести до них свою истину. Была создана азбука, но долго не просуществовала. 
В сказке описан верховный жрец Пам, который призывал народ не верить Стефану, придумывал разные испытания: так, предложил пройти сквозь огонь и доказать на деле существование прославляемого им Бога. Стефан согласился и заслужил у народа уважение. Пам отказался.
В сказке ярко описана берёза, ставшая  местом проведения ритуалов. «А гордячка Асныр вот уже десять лет с главным колдуном тягается, все рассчитывает, что поможет ей священная береза. Каждую весну ездит она на Вымь, просит жрецов сока березового. Только раз в году берут сок с той березы и только один маленький туесок. Жрецам по глотку достается, а простым людям – по капле дают». 
«Береза нынче не такая, как всегда. Все вокруг деревья оделись в яркую зелень, а у этой почки только начали распускаться, да, вроде, и застыли на этом. И стоит береза всеобщим страшилищем. На ее вершине каркает старый ворон».  
Береза наиболее почитаемое дерево. В народной традиции выступает как «счастливое» дерево, оберегающее от зла, и как вредоносное, связанное с женскими демонами и душами умерших».[4] Поверья о полезных и вредоносных свойствах этого дерева сосуществовали рядом.  
«На Русском Севере место, где когда-то росли березы, признавалось несчастливым, на нем не ставили новый дом. В районе Сольвычегодска избегали пользоваться березовыми дровами и не жгли бересту, считая, что от этого заводятся клопы».[4] 
В древности народ коми верил, что бывают "прокудливые" - злые, необузданные, вредоносные березы,  считали несчастливыми в постройках те деревья, которые завились слоями против солнца. 
Практически у всех обладающих свойствами «прокудливости» деревьев можно выделить следующие основные черты: дерево старое и «всегда таким было», имеет дупло, около дерева «манит», случаются странные видения или слышатся звуки, оказывает воздействие на здоровье и самочувствие человека, как позитивное, так и негативное, имеет искривлённый ствол, наросты, толстые разветвления,  способно «мстить», «наказывать» покусившегося на него человека, гибнет или страдает от огня. Образ берёзы – матери и расцвета, появление жизни и счастья, переплетается с колдовством, разрушением жизней, несчастьем и болезнями. Стефан, не обращая на её мольбы, рубит её, а вместе с ней и всю нечисть, которая жила в ней.
[image: C:\Users\Hp\Pictures\работа 18-19\Посох-святителя-стефана-епископа-великопермского.jpg]В сказке описано чтение молитвы Стефаном, изгнание нечисти: «Словно очнулись жрецы. Один из них перекувыркнулся, ударился оземь, и страшным волком оскалил пасть. Но лишь посох, крестом увенчанный, был поднят, как тут же волк пал бездыханным. Другой айка выступает: медведем возвысился. И опять пришелец посох поднимает, и тот уползает еле живой. Третий, изрыгая огонь, гундор-змей летающий. Но от слов «Изыди, сатана!» -увял он. Жрецы преграждали путь Стефану огнем, болотом и скопищем гадов. А Стефан мерно и неостановимо шел к Березе. Со всех концов сбежавшийся народ смотрел на поединок. Пришло время великого кудесника Пама, тот же, сказав, что их бой будет позже, уплыл на лодке». [3]
 Еще одна реликвия, посох Стефана — символ епископской власти, «хранится в Пермском краевом музее. По преданию, сам Стефан ходил с обычной палкой из лиственницы, а уже его последователи в 15 веке украсили посох резными цилиндрическими коленами.
Посох обошел полмира, сначала он находился в Усть-Выме, где проповедовал его владелец, потом в Вологде, затем в Московском кремле при могиле Стефана. В 1612 году посох был вывезен из России в Польшу, а затем, по чистой случайности, был обнаружен в Литве. В Пермь реликвия вернулась в 1849 году и сейчас постоянно хранится в музее».[5]
Главная героиня Асныр очень верит в чудесный сок берёзы, ездит и пьёт то, что её убивает. Она настоящая язычница. Девушка хитрая, расчетливая, добрая, но жестокая, холодная, всеми силами добивается решения своей проблемы. Пам повелевает Асныр, а она ищет защиты у того, от кого все её страдания. Всё они отдают Паму и другим жрецам, а жизненные силы забирает жаба - Шева. Асныр готова до конца защищать березу, с которой связана, по ее мнению, последняя надежда. Её заблуждения были искуплены страданиями. Спасли ее любовь и верность - истинные добродетели человеческие.  Стефану удаётся переломить веру Асныр, а затем и других коми людей, из многобожия в веру Христа. 
Конечно, только в сказке произошло это так быстро. Но есть записи о том, что не все хотели верить Стефану: «Чтобы не допустить к своему жилью крестителя Стефана Пермского с его войском, чудь перегораживает реку Вишеру камнями и выставляет форпост…» [7]
Кузь, похож на  Перу - представитель зырянского народа. Он добродушен, незлобен, уступчив, умеет любить и прощать, готов прийти на помощь. Кузь - язычник, но не настолько как Асныр. Он понимает  раньше других, что  берёза забирает души людей и его Асныр. Он вступает в борьбу с тёмной силой, которая мучила его жену, ему помогает Стефан. Они побеждают. В заключительной части сказки у Кузя и Асныр рождается сын - Стефан. 
Вывод:
1.  В произведении чётко отслеживаются языческие традиции, но  Стефану удалось их разрушить: Божьим словом, молитвой,  своим убеждением и силой духа.
2. В произведение есть герои, соблюдающие языческие традиции. Мы видим Асныр – истинная язычница, которой нужно исполнить своё желание. Её муж  Кузь, тоже язычник,  который любит свою жену и пойдёт на всё ради её счастья. Колдун Пам.
3. В произведении прослеживается языческая традиция. Для того чтобы достичь своего счастья, нужно пройти испытания колдовством (каждый год приходила за соком прокудливой берёзы). 
4. Языческие обряды и традиции здесь уже переплетаются с христианскими  верованиями.


          Сказка «Чукля».  Охотник встречается с Вöрсой и с помощью старичка обманывает его.   
Коми охотники почитали природу. Прежде чем зайти в лес, они клали кусочек хлеба или сало на пенёк, крепили к ветке дерева. Это мы видим в произведении. Многие охотники  делают это до сих пор (передавалось поколениями), чтобы задобрить лешего или его собаку.
«В обходе своих лесных угодий Вöрса обычно сопровождала его собака, отличающаяся от обычной тем, что от ее лая не было эха. Если охотник, встретив во время промысла собаку Вöрса, скармливал ей кусок хлеба, она становилась его собственностью. Считалось, что такие собаки очень добычливые».[9]
«Лесной дух-хозяин - строгий, но справедливый и не кровожадный лесной владыка. Он нейтрален к досконально соблюдающим все нормы и правила поведения в лесу, предупреждает без каких-либо особых последствий за мелкие нарушения, за серьезные проступки может полностью лишить удачи в охоте и, напротив, за оказанную помощь наградить богатым промыслом. Существовали духи-хозяева лесных зверей: лисиц, медведей, белок. Время от времени они переселялись из одной местности в другую, и на весь срок их отсутствия исчезали звери определенного вида». [9] 
   Вывод:
1. В произведении мы видим юношу – охотника, который чтит традиции своих предков.
2. Присутствует коми божество Вöрса, Чукля – леший. Он старается извести охотника. Но некий добрый старичок, помогает охотнику за его доброту. (Я предположил - это Араль. За добро и леший платил добром, но здесь он сам против себя не мог дать подсказку). 
3. В сказке чётко показаны уважение леса, традиции охотника коми народа – это приветствие и уважение природе, задабривание лешего при входе в лес (положить на пенёк еду), с помощью доброй силы перехитрить злую (ружьё с хлебными пулями) – всё это языческие приметы.

Сказки «Гундыр», «Ёма и две сестры», «Безручка». В этих сказках прослеживается обряд инициации, то есть, в одной сказке юноша, а в других девушка должны пройти некие препятствия, испытания, чтобы стать женщиной и мужчиной.  
Гундыр  – традиционный образ сказочного чудовищного великана с тремя, шестью, девятью, двенадцатью, двадцати четырьмя головами. В фольклоре коми зырян Гундыр чаще всего имеет человеческий облик, ездит на коне, живёт в доме, во дворце, выполняет хозяйственную работу. Вероятно, под влиянием русского фольклора с 40 х гг. ХХ в. иногда начинает представляться гигантским змеем, драконом..
Йома (также Ёма, Юма) — злая лесная ведьма в фольклоре коми. 


Вывод:
1. В произведении встречается юноша, который едет за невестой похищенной неким существом – змеем. Языческий обряд – происходит взросление героя.
2. В сказке  встречаются языческие существа Гунлыр и Ёма.
3. По языческим традициям, чтобы попасть домой, нужно пройти ряд испытаний: прорубить лес, сразиться с Ёмой и Гундыром. 
В сказке происходит отрезание ног главному герою братьями, как испытание, обряд инициации, которое нужно пройти, чтобы стать мужчиной и встретить свою невесту.

В сказке «Безручка»
1. В произведении показана девушка, которая проходит ряд испытаний. Языческий обряд изгнания из дома – взросление, нахождение своего счастья. Девушка всё воспринимает спокойно, как должное.
2. В этой сказке нет существ, здесь нам встречается зло от людей (от родных: брата и его жены).
3. Отрезание рук братом, обряд язычества – нанесение увечий, затем удаление из дома мужа – изгнание (обряд инициации). Скитание, участие в войне, и как результат – счастье в своей семье. 

В сказке «Ёма и две сестры»
1. Девушка – падчерица, по приказу мачехи (ассоциировалась с ведьмой) идёт исправлять свои ошибки (утонула пряжа). Исправление – это обряд инициации: взросление. Вторая девушка, родная дочка это делает специально, для получения богатства.
2. Встречается Ёма и некая старая женщина (по другой версии золотая кобылица и корова),  даётся совет, выполняя который девушка обретает счастье. Традиция уважения старших и более мудрых.
3. Девушке нужно исполнить ряд поручений: расчесать кобылицу золотую, подоить коров, бесшумно и неслышно наколоть дрова, истопить баню; помыть деток Ёмы – разных гадов. 
                  После чего, покладистой девушке всё хорошее, другой всё плохое. Обряд прохождения испытаний, с которыми каждый справляется по – своему. Отсюда и разный выход – оплата. Взросление.
Вывод:  При анализе 5 сказок  я отобрал критерии для дальнейшего  сравнительного анализа коми и русских сказок, сказок и современной литературы, взяв за основу вопрос: на каком уровне проявляется язычество в них:  
а) герои, пришедшие из язычества, их количество 
б) языческие боги, их количество
в) языческие традиции, их количество
В итоге, в 5-ти коми сказках были отмечены:
1. 7  героев сказок, причем  это обычные люди : девушки, парни, охотник 
2. 7 существ, божеств и святой – из 5 сказок, святой Стефан.
3. 17 традици язычества, обрядов инициации –из 5 сказок.
Мы видим, что  в этих коми сказках показано много традиций, примет и обрядов коми народа. Герои – обычные жители. (см. Приложение 1. Диаграмма 8. «Сказки народа коми»).


 2.5. Язычество в русских сказках.
[image: https://imgprx.livejournal.net/7f809835dbc65db1b27bfb8618ccac8deafddaec/yNjt-eyAoklKoNQ2Qe_xOLSjKmTUb42QWeiaHigyp-r313Z5U2oyyZuVAjUDnspR3Ct0k8QQ9aG-KKxU8phTcw]Все мы знаем русскую народную сказку «Гуси-лебеди», в которой сестре было велено присмотреть за маленьким братцем. Девочка ослушалась совета взрослых, после чего ей самой пришлось всё исправлять. Здесь мы видим обряд инициации, который описывал В.Я. Пропп. 
Уход маленького братца – становление его более взрослым и прохождение через ряд испытаний, а так же сестра, которая идёт искать братца и выполняет советы печки, яблони и речки. Это тоже испытания для девушки. 
Сестре нужно найти братца, чтобы избежать поругания родителей. 
На неё, как на взрослую, оставили маленького братца. Девочка  с этим не справилась, поэтому нужно доказать своё взросление. 
Ей предстоит пройти испытания у Бабы Яги. По высказываниям В.Я.Проппа «Этот образ связан с функцией жрицы, проводящей подростков через обряд инициации», то есть подросток встаёт на более высокую ступень своего развития. 
Кроме этого в сказке есть ещё Печка, Яблоня и Речка, гуси-лебеди.
Гуси – лебеди – это могут быть мифологические птицы славян. Сказочные белоснежные птицы из светлых Небесных миров, вестники и служители богов славянских. Помогают тому, кто делает благое дело и тому, кто их хорошо об этом попросит. Иногда служат Бабе Яге, потому что она знает их язык и умеет с ними общаться. [8]
[image: Ð�Ð°Ñ�Ñ�Ð¸Ð½ÐºÐ¸ Ð¿Ð¾ Ð·Ð°Ð¿Ñ�Ð¾Ñ�Ñ� ÐºÐ°Ñ�Ñ�Ð¸Ð½ÐºÐ° Ð³Ñ�Ñ�Ð¸ Ð»ÐµÐ±ÐµÐ´Ð¸]Печка у многих народов – это символ мудрости, тепла, счастья и добра. Печь всегда должна быть чистой, иначе дети будут грязными, неопрятными. Раньше существовало много правил по истоплению печи. В печи не только готовили еду, но и «перепекали» детей, когда они болели. Вообще, больного очень часто клали на печь, чтобы выздоровел. Баба Яга на лопате засовывала в печь, чтобы из ребёнка стал подросток или взрослый человек. Обрёл силу, разум. Прохождение обряда инициации. 
          Яблоня – это свадебное дерево. Его плоды широко использовались в восточнославянских обрядах, направленных на воспроизводство жизни и ее умножение, яблоко [image: Ð�Ð¾Ñ�Ð¾Ð¶ÐµÐµ Ð¸Ð·Ð¾Ð±Ñ�Ð°Ð¶ÐµÐ½Ð¸Ðµ]наделялось магической силой. У христиан представления об образе яблони и яблока соотносились с райским деревом и райским плодом. Рай — место вечного блаженства и изобилия. В день Преображения Господня праведники в раю из рук Господа получают яблоко. Особо следует отметить представления, связанные с праздником Преображения Господня, называемого в народной традиции Яблочным Спасом. В этот день освещали яблоки. Поговорка об этом празднике гласит: «Пришел Спас, яблочко припас». До этого дня у восточных славян было не принято есть плоды и овощи нового урожая; использование их в пищу считалось грехом. Не случайно использование образа яблока в народной поговорке: «Не тряси яблока, покуда зелено: созреет, само упадет». 
  [image: Ð�Ð¾Ñ�Ð¾Ð¶ÐµÐµ Ð¸Ð·Ð¾Ð±Ñ�Ð°Ð¶ÐµÐ½Ð¸Ðµ]Речка. В славянской мифологической истории Смородина – река,  (Смородина от запаха - сморда, смердит) между миром мертвых и живых, как бы преграда, которую проходит душа человека по длинной дороге, ведущей в иной мир. Река эта, очень огненная и кипучая. Через неё перекинут Калинов мост. Калинов: раскаленный, каленый, красный, сделан из веток калины - ловушки на мамонтов. Академик Б. Рыбаков - «мамонт (чудище) охраняет мост, а Огненная река — огненная цепь, устраиваемая загонщиками  этого мамонта». 
Вся сказка построена на жизненных обрядах языческих славян. На их обычаях и верой в то, что Боги природы, высшие существа их защитят, а люди обретут мир, покой, лучшую жизнь. В данной сказке – это взросление сестры и братца, уход от детства и безрассудства. Языческие обряды и традиции здесь уже переплетаются с христианскими  верованиями - роль Яблоньки.
  Яблонька просила собрать с неё яблочки, скорее всего это Яблоневый спас по христианским праздникам. Сбор урожая яблок – август месяц. Скорее всего, после 10 века, так как в 988 году было Крещение Руси. 
Вывод:
«Гуси - лебеди»
1. В произведении девочка должна спасти братца, которого унесли птицы Бабы Яги, так как она не досмотрела. 
2. Мы видим языческое существо - Бабу Ягу, а так же присутствуют гуси – лебеди (мифологические птицы славян).
3. Что бы стать взрослее (девушкой), нужно пройти испытания. Описываются языческие предметы, которые славяне наделяли некими силами. Печка – очищение и взросление (клали в печь детей на лопате – «перепекали» при болезнях), обретение силы, разума. В данной сказке – это взросление сестры и братца, уход от детства и безрассудства. Речка – граница живых и мёртвых.  Языческие обряды и традиции здесь уже переплетаются с христианскими  верованиями - роль Яблоньки.

Сказка «Царевна - лягушка», «Иван царевич и Серый волк».
[image: Ð�Ð°Ñ�Ñ�Ð¸Ð½ÐºÐ¸ Ð¿Ð¾ Ð·Ð°Ð¿Ñ�Ð¾Ñ�Ñ� ÐºÐ°Ñ�Ñ�Ð¸Ð½ÐºÐ° Ñ�Ð°Ñ�ÐµÐ²Ð½Ð° Ð»Ñ�Ð³Ñ�Ñ�ÐºÐ°]В этих сказках ярко представлено перерождение невзрачной девушки в прекрасную женщину и прохождение пути испытаний молодого парня, чтобы стать достойным мужчиной. 
Лягушка - водный мир - струями дождя, реками и быстрыми ручьями, с сумрачными, покрытыми ряской болотами. 
Тонкая кожица лягушек быстро высыхает на солнце: днём прячутся, выходят ночью и в дождь – принадлежность к подземному, тёмному миру. Лягушек считали гадами, нечистыми животными, живущие на грани Среднего и Нижнего миров, стражи и проводники. Лягушка плодовита, мудра, хитра и коварна. Она уничтожает врагов человека вампиров - кровососов: комаров, мух, мошку. Схожесть конечностей и внутренностей лягушек с человеческими, породили поверье о прекрасной девушке, заключенной в скользкую шкурку земноводного. А это уже знак высочайшего уважения наших предков к лягушкам. 
 Академик Б. А. Рыбаков, исследовавший русское прикладное искусство 10-13 веков, выделяет символику браслетов. «На этих браслетах-обручах никогда не встречается ни одного христианского изображения, они неизменно оставались языческими. Эта языческая символика находит  объяснение в назначении браслетов: они скрепляли у запястья длинные рукава женских рубах; во время танца женщина должна была снять браслеты и распустить рукава. Сказка о волшебном танце Царевны-Лягушки, после которого появилась вода и расцвели сады - описание плясок древнерусских женщин в одежде с распущенными рукавами, которыми они размахивали, подражая крыльям русалок».
Баба Яга в сказке показана доброй: накормила, напоила, в бане выпарила и путь указала.
Кощей Бессмертный. Его представление связано со смертью, разрушением. В язычестве – Чернобог.
В сказке присутствует медведь (ведмедь, черный зверь, лесник, ломыга, косматый, мишка, лесной царь). Медведь был самым почитаемым славянским зверем. По поверью медведь был воплощением бога Велеса, образ которого сохранился со времен каменного века. Изображения медведей можно найти и на стенах пещер первобытного человека и на гербах многих городов. Медведь считался хозяином леса, хранитель его богатств. Угрожающая стойка и воздетые к небу лапы медведя - люди взяли в свои танцы и обряды. На вид добродушный и неуклюжий, на самом деле очень сильный, жестокий и быстрый на расправу. Настоящее его имя — бер, об этом говорит название медвежьего жилища — берлога (логово бера). Кстати, берлога считалась одним из проходов в Подземный мир, а ее хозяин — сторожем Навьего царства. В дни зимнего солнцестояния (Коляд) медведь переворачивался в берлоге, знаменуя поворот годового колеса. Так же, как и волк, медведь мог быть оборотнем. Только, как правило, медведь превращался в человека, тогда как с волком случай обратный. С медведем люди столкнулись раньше и считали своим основным предком, то есть человек произошел от медведя через обряд оборотничества, и лишь затем научился принимать облик волка, зайца и других зверей.
Зайца славяне любили. Символ молодой, ярой силы, мощь нарождающейся жизни. Заяц труслив, проворен, ловок и быстр, чрезвычайно плодовит. Был посвящён Яриле — весеннему богу солнца и продолжения рода. Хитростью спасает себе жизнь, противостоя грозной, но не очень разумной силе прочих животных. Заяц бьётся до конца, отбиваясь от врага мощными задними лапами.
Рыба – опора Земли. Щука - наиболее популярна как в мифах восточных славян, так и в народных русских сказках. Транспортное средство Водяному служит щука (или сом) и сам он имеет вид старика с рыбьим хвостом. Зимой он спит, в жертву ему в полночь приносили  коня. По первой, пойманной по весне щуке, предсказывали будущий урожай: если икра в щуке была толще к голове - ожидали хороший урожай от ранних посевов, если - к хвосту, то от поздних посевов, а ровная икра – ровный урожай. От повальных болезней привешивали к воротам хребтовые кости щуки, а щучьи зубы  носили при себе, чтобы  летом не укусила змея. Увидеть рыбаку щуку, плывущей хвостом перед ним - не проживет более 3-х лет. Временами щука  приобретала  вселенские размеры, уподобляясь небу: гигантская щука тянется через все широкое море  мостом и проглатывает корабли с товарами. Стальная чешуя рыбы прямо указывает на твёрдый небесный свод. Если пролить воду, через щучью пасть, волчью гортань или змеиную голову - целебные свойства.  
Вывод:
Сказка «Царевна - лягушка»
1. В произведении по своей глупости юноша теряет свою невесту. Она заколдована в лягушку – тотемное животное славян. И только пройдя обряд, можно найти её.
2. В произведении присутствуют существа тёмных сил Баба Яга, Кощей Бессмертный – языческий бог славян  Чернобог. Тотемные животные: Медведь – самый почитаемый славянский зверь, был воплощением бога Велеса, также очень древнего бога, образ которого сохранился со времен каменного века. Заяц - молодая, яркая сила, мощь нарождающаяся жизнь, животное Ярилы. Утка – сотворение мира, щука - транспортное средство мифическому Водяному, рыба – опора Земли.
3. Только пройдя  испытания можно найти невесту и освободить её.  Обязательно нужно убить Кощея, чтобы стать старше, мужчиной. Обряд инициации. 
          
 А в сказке «Иван царевич и Серый волк»  не случайно выбрано это животное. Ведь волк символизирует жестокость и коварство, честолюбие и одиночество, но и самостоятельность, хитрость, справедливость, победу. Славяне его боялись и уважали.
[image: Славянский символ Волк: его сакральное значение и тайный смысл]Для древних славян волк чаще приносил пользу, чем вред. Охотился на зайцев - ассоциация волка с плодородием; на больных животных – очищает лес от грязи. 
Славянский символ Волка всегда был сопряжен с подземным миром. Волк – это своеобразный проводник душ. Было поверье, что в образе волка являлись умершие, чтобы защититься от волчьей злости и жестокости при встрече с ним, нужно произнести три имени усопших родственников. В этом случае животное не тронет и пройдет мимо. С волком у древних славян ассоциировался холостяк. Чуть позже, волк стал отождествляться с женихом, который крадет невесту. Была даже такая примета: если девушке снится волк - скоро придут свататься. Также волк часто ассоциировался с оборотнями, с превращениями людей.
В славянском язычестве символ Волка был одновременно и символом бога Семаргла (есть специальная руна). Славянский символ Волк (или руна Волка, руна Семаргла) похож на квадрат-ромб, нижние стороны которого выходят за пределы и «ломаются» под прямым углом. А в Сварожьем Круге есть чертог Волка, с покровителем – богом Велесом. Так что важность этого животного для славян не вызывает абсолютно никаких сомнений.
Славяне волков не убивали, а находка мертвого животного считалась большой удачей. Часто клыки волка и шкура использовались в качестве защитного оберега. 
Считаю, что неспроста именно волк стал помощником Ивана, прошёл с ним трудный путь и помог выполнить сложные задания.
Кроме волка присутствует Жар-птица, яблоки, конь, Елена Прекрасная. Есть условия: «Жар-птицу возьми, а клетку не трогай; коня возьми – узды не трогай». Отца, звали  Выславом (от общеслав. "выше", "высший" + "слава"), в другой версии Берендеем (по народу берендеи, как в сказке Островского «Снегурочка»).  
При прочтении этой сказки (ещё «Конёк-горбунок» П.Ершова) у меня возник вопрос: «Почему отец не награждает младшего сына за то, что он нашёл вора, а старших сыновей не наказывает». Наоборот, посылает неизвестно куда, выгоняет из дома. Может это связано как раз с проверкой и становлением мужчины? Старшие уже это прошли, а младшему только предстоит? 

«Иван царевич и Серый волк»
1. Три брата - юноши в поиске Жар птицы. Всё честно преодолеть сможет один – нелюбимый младший сын. Старшим всё сходит с рук, даже когда их обман раскрывается. Младший ещё не стал мужчиной, в отличии от старших братьев, поэтому он всё должен преодолеть.
2. В произведении присутствуют жар птица – чудесная птица славян, тотемное животное язычества Серый волк - символ языческого бога славян Семаргла. 
3. Иван царевич проходит обряд инициации, после чего становится  мужчиной. Ему помогает Волк, у язычников это был проводник душ, позднее, как жених, похититель невест. Убийство Ивана братьями и его оживление – новая жизнь (обряд инициации).

«Курочка Ряба» - самая первая детская сказка, которую читают родители. Выше, в своей работе, я уже упоминал об этой сказке (с. 3). Многие исследователи фольклора связывают эту сказку с мирозданием, есть и другие теории.
 Курочка Ряба у исследователей фольклора, например В. Н. Топорова, - «мерцающая множеством звёзд», думаю, так люди видели ночь, ночное небо. Курица у славян ассоциировалась с плодовитостью. Очень много обрядов славян дошло до наших дней, связанные с курицей. Например,  курицу наряжали и пускали впереди невесты, когда она шла с женихом; много обрядов с жертвоприношением курицы для того, чтобы поправить здоровье, а многие ворожили на курице. Она несёт яйца, а яйцо у славян – это символ мироздания. Яйцо издавна считалось загадочным. Кстати, наши предки не ели курицу каждый день. 
[image: Ð�Ð°Ñ�Ñ�Ð¸Ð½ÐºÐ¸ Ð¿Ð¾ Ð·Ð°Ð¿Ñ�Ð¾Ñ�Ñ� Ð´Ñ�ÐµÐ²Ð¾ Ð¶Ð¸Ð·Ð½Ð¸ Ñ�Ð¹Ñ�Ð¾] Богиня Макошь – богиня судьбы предстаёт перед нами здесь в образе мышки. Это одно из образов Макошь – смерть: «хвостиком махнула, яичко покатилось и разбилось». 
По Л. Г. Мощенской, в сказке отражаются мифопоэтические представления. «Она содержит в себе космогоническую модель мира, разделенного на верхний, средний и нижний миры. При этом средний мир (Землю) воплощают дед, баба и курочка ряба, нижний мир (преисподнюю) — мышка, а верхний мир — золотое космическое яйцо».
           А. Ужанков говорит с точки зрения христианства, образ – символ. «Дед и баба — это прародители Адам и Ева. Курочка. Вечный вопрос: Что первично: яйцо или курица? Яйцо снесла не простое, а золотое. На многих иконах мы видим золотой фон. Золото означает вечность, отсутствие времени. Если снесли яйцо золотое, а не простое, значит Яйцо — это мироздание. Адам и Ева получили рай, в котором не было времени». Отношение к мирозданию: «его били», плохое, отсюда вывод «не золотое, а простое», то есть наш мир со своими трудностями, а не Рай. 

«Курочка Ряба»
1. Образ старости в сказке - баба и дед.   
2. Тотемное животное Курочка Ряба – космос, с мерцающими звёздами, курица в мифологии славян так же плодородие. Мышь – одно из проявлений богиня славян Макошь. Яйцо – символ мира, его начало и конец.
3. [image: https://imgprx.livejournal.net/e2b88c1071aedfb35f8c1d16e93db4cff5603ac9/yHfk8fy8EuuRxkrdAGSaLEI-fIIgyoholw06f575X52MbkLZGjtgdPPMdpLGo1oeNLPpXh7JpdezPcdA-t2b6sEheKyoP4x9SC9Cbux4Yo8]Плач бабы и деда по разбитому яйцу – плач о том, что всё завершится и дальше ничего не будет, но им обещают, что будет новое, лучше прежнего и будет новое начало. Предполагаю, что возможно было событие, «как конец света», т. к по мнению академика В.Н.Топорова  - это «мифологическо-астрономическая религиозная русская традиция».

[image: https://imgprx.livejournal.net/c5c9d0de6b0dfd7de7b2a9efe6fb93599aa8b68c/yHfk8fy8EuuRxkrdAGSaLEI-fIIgyoholw06f575X52MbkLZGjtgdPPMdpLGo1oeG-9uniFSIC9kM3gbXMn11A][image: https://imgprx.livejournal.net/065caeb8a0776a32f8ea0efdf4fedf1f1ed0477d/yHfk8fy8EuuRxkrdAGSaLEI-fIIgyoholw06f575X52MbkLZGjtgdPPMdpLGo1oeTHXvshGIQPLDazG0ORfA4LzUEsBDK1yhaPOo6nUHu0U]Сказка «Василиса Прекрасная». Василиса жила со своим отцом и матерью, пока мать у неё не умерла.  Она оставила своей дочери куколку, сказала, что ей нужно её кормить и слушаться.Что это за куколка? Это оберег? Идол? Наверное, да, ведь её нужно прятать от посторонних глаз, нельзя никому показывать, хранить и беречь. Это хранитель – оберег человека. Если его найдут, то могут уничтожить и тогда лишить человека защиты. У римлян это были гении, у греков - даймоны. Ангел хранитель у  христиан. Эта куколка была не такой, какую нам представляют в сказке. Вот картинка археологических раскопок таких идолов. Такой идол нужно кормить, потому что голодный дух не сможет защищать. В районе Крайнего Севера губы идола – хранителя смазывали кровью и салом.
Так же как и Асныр в коми сказке «Прокудливая берёза» Василиса была настоящей язычницей, которая выполняла все обряды. Мы видим её послушной и покладистой, она выполняет все требования мачехи, когда отец женился, работает и советуется, разговаривает только со своей куколкой. Мы видим по сказке, что сватались к Василисе женихи, а не к старшим сёстрам мачехи. Почему? 
Во-первых, мачеха – это самое страшное для падчерицы. Мачеха во многих сказках сравнивается с ведьмой.
Во-вторых, женихи знают, что Василиса работящая и будет хорошей женой.
         «Василиса Прекрасная»
1. Девушка – Василиса, оставшаяся без мамы. Настоящая язычница: сама не ест, даёт куколке.
2. В произведении мачеха ассоциируется с ведьмой, присутствует Баба Яга, но здесь она не кровожадная,  оберег - помощница – куколка.
3. Прохождение через испытания, уход, а в конце – счастье. Языческая куколка – оберег. Обряды, встречающиеся в этой сказке, были широко распространены во времена язычества.

Вывод (по анализу русских народных сказок):
При анализе 5 сказок  я отобрал критерии для дальнейшего  сравнительного анализа коми и русских сказок, сказок и современной литературы, взяв за основу вопрос: на каком уровне проявляется язычество в них:  
а) герои, пришедшие из язычества, их количество 
б) языческие боги, их количество
в) языческие традиции, их количество
Из 5 сказок 8 героев – обычные люди: девушки и парни.
Существа, божества  - 10 из 5 сказок.
Языческие традиции и обряды – 14 из 5 сказок. (см. Приложение 1. Диаграмма 9 «Сказки русские»)
Вывод (общий):  При сравнительном анализе сказок коми и русских сказок я выяснил, что   
1. В 10  - и  проанализированных коми и русских  сказках встретилось 29 языческих существ и героев, из них 48 % - это герои сказок коми, а 52 % из русских сказок.
2. В 10 сказках встретилась 31 языческие традиции. 55 % - в  коми сказках , а 45 % - в  русских сказках. 
( см. Приложение 1. Диаграмма 10  «Сравнительная диаграмма»).

2.6. Язычество в современной литературе. 
              Исторические исследования славянского язычества проводились учёными в 19 в. - А.Н. Афанасьевым, Е.В.Аничковым, Н.М.Гальковским. В 20 в.- Б.А.Рыбаковым, С.А.Токаревым, В.Н.Топоровым, В. В. Ивановым, Т.А.Волошиной и С.Н.Астаповым, А.Н. Ипатовым, М.Д. Шевченко и другими. Их научные труды опубликованы и ими пользуются. Большой вклад в изучение этого вопроса внёс В.Я Пропп. 
               Очень много было написано о язычестве в 1920-1998 годы, но и сейчас, в 21, веке авторы обращаются к этой теме. Почему? 
Думаю, что это происходит, во-первых, больше хочется узнать о жизни наших предков. Авторы, изучая историю, описывают её в художественной литературе и придумывают интересные произведения. Другие занимаются исследованиями и выявляют новые или забытые факты. Во-вторых, всё необычное, мистическое всегда притягивает и манит. Поэтому, создавая такие произведения, авторы знакомят читателя с прошлым. В-третьих, как было сказано многими опрошенными мною людьми: «вера в чудо и волшебство». Присутствие сказки очень важно людям, а языческие традиции и обряды они действительно необычные. Ещё одну версию того, что язычество возрождается, и создаются новые произведения об этом, я прочитал в одной статье: многие люди таким образом «уходят от действительности и тех проблем, которые их окружают». 
Если начать изучать современную литературу на предмет присутствия в ней традиций язычества, можно потонуть в выборе этой самой литературы, поэтому мною был проведён ещё один опрос, в котором  32 учащихся 5 и 8, 10  классов писали, какие произведения современной литературы читают: 
1. 5 классы: Сизов А. "Сказки про настоящее будущее", Лебедева В. "Девайсы и гаджеты", Усачёв А. и Бартенев М. "Барабашка, или Обещано большое вознаграждение", Шипошина Т. "Светлый ангел на темной стороне",  Ледерман В. "Всего 11! Или шуры-муры в пятом Д », Рин Чупеко «Костяная ведьма».
2.  8 классы: Алексиевич С. "Чернобыльская молитва", Бакулина Э. и Яблоков А. "Волшебный браслет", Ситников Ю. "Алиби для 10Б", Краева И. "Баба-Яга пишет", Волошина П. «Маруся», Ш.  Мессенджер «Хранитель забытых городов. Полёт на единороге», «Лунный жаворонок»,
3. 10 классы:  Волков С. "Маруся. Таежный квест", А. Иванов «Сердце Пармы», Р. Чокши «Звёздная королева», М. Козинаки «Ярилина рукопись», Костров В. "Злая ведьма Варвара, или Когда зацветет папоротник", М. Семёнова. «Валькирия», Ледерман В «Календарь Майа».
После  прочтения произведений  из предлагаемого списка мой выбор пал на некоторые из них (здесь уж я руководствовался личными предпочтениями, к тому же были отобраны такие произведения, в которых присутствует язычество). Так, из 20 прочитанных мною произведений  в 5 было выявлено язычество  «Ярилина рукопись» М.  Козинаки, С Авдюхина, «Валькирия» М. Семёнова, «Сердце Пармы»  А.  Иванова.  «Кровь на мечах. Нас рассудят боги»  Д. и А.  Гавриловых, "Злая ведьма Варвара, или Когда зацветет папоротник" Кострова В. 
«Ярилина рукопись» М.  Козинаки, С Авдюхина.  Деревня Заречье, затерянная среди дремучих лесов. На протяжении столетий она становится домом для юных колдунов, которым предстоит пройти обряд Посвящения. Здесь девушки в длинных платьях совершают волшебные обряды, чтобы удержать мир в равновесии. Магия живет на каждом шаге, а в шёпоте леса скрыта мудрость. В Купальскую ночь происходит невероятное. Предстоит разгадать тайну сокровища, оставленного богами в древних подземельях, встретиться со своими страхами, ответить на вопрос, кто они есть на самом деле. И что будет дальше, когда они узнают, что жизни одного из них угрожает старинное проклятие? Оживают сказки и сбываются пророчества.

«Ярилина рукопись» М. Козинаки, С. Авдюхина.
1. В произведении встречаем Полину Феншо и Маргариту Руян - обычных девочек современного мира.
2. Девчонки попадают в Заречье – необычное место, это пристанище волшебников.  Домовой,  колдуны, Баба Яга, стихии Огонь, Вода, Марья Кощеевна, друиды, наставница Вера Николаевна, Велес… Волшебные вещи, например, скатерть – самобранка.
3. Испытания для девочек, попавших в другой мир, мир волшебства и чудес. Главное, думаю, будут слова домового: «А школа – это все вокруг нас. Природа – это школа, школа, учащая нас терпению, любознательности, наблюдательности, силе. Люди вокруг нас – это школа…» 
4.  Языческий обряд на Ивана Купалу заходить в реку, превращается попаданием к колдунам, к таким же как она. Её заметили, и теперь идёт переосмысление своих поступков, желаний, своей мечты. Нужно посмотреть на всё другими глазами.

«Валькирия» М. Семёнова. Девушка Зима из славянского племени, прозвана Валькирией за силу и отвагу. Она вступила в дружину воеводы князя Рюрика. Она всегда мечтала встретить равного себе по силе мужчину, и когда приходит корабль воинов – варягов, девушка понимает, что он здесь. Ей разрешают служить и участвовать в походах. Совершается метафизическое путешествие в прошлое: вдыхается воздух загадочной древности, очевидцы событий тысячелетней давности, слышится речь и предстаёт тот мир, каким его видели наши далёкие предки. Спасение от родового проклятия.
«Валькирия»
1. В произведении встречаем отважную девушку Зиму, варяга воеводу Мстивоя, друга Яруна, Велету, упоминание о Рюрике. Языческие имена переплетаются с языческими традициями, предсказаниями.
2. В произведении не встретилось ни одно языческое существо. Герои точно следовали жизни славян того времени, в душе была любовь..
3. Совершали военные обряды славян. Девушка смогла снять родовое проклятие.

«Сердце Пармы» А.  Иванов. Роман о том, как люди и народы, обретая родину, обретают судьбу. 15 век от Рождества Христова, почти семь тысяч лет от Сотворения мира… Московское княжество, укрепляясь, приценивается к богатствам соседей, ближних и дальних. Русь медленно наступает на Урал, где не дикие народцы, а лесные языческие княжества, древний таёжный мир, дивный и жуткий для пришельцев. Здесь не верят в спасение праведной души, здесь молятся суровым богам судьбы. Одолеет ли православный крест чащобную нечисть вечной пармы — хвойного океана? Покорит ли эту сумрачную вселенную чужак Иисус Христос? Станут ли здешние жители русскими? И станут ли русские — здешними?" История про то, что настоящее пространство не на Западе, а на Востоке; что там не пустота неназванная, а историческое, этнографическое и лингвистическое сырьё для еще одной империи; напоенная кровью на три сажени вглубь земля, колонизированная не на картах, а по-настоящему. 

«Сердце Пармы» Алексей Иванов.
1. Князь Асыка, пам, русичи, князь Ермолай – все они знают о несметных богатствах Чуди, Зарни Ань – языческому божеству. Завладеть ею старались уже давно.  
2. Упоминание о древних идолах, Золотой бабе, Северном ухе, Войпеле, Пере – это перенесение в мир древних коми, мир язычества.
3. Показана жизнь коренного народа, как не хотят они прихода чужих людей со своими традициями. И вроде, какие – то неведомые силы сопротивляются,  «возвращают Парме всё своё». Необыкновенно показан быт того времени.

Костров В. «Злая ведьма Варвара, или Когда зацветет папоротник». В России  и сейчас есть колдуны и ведьмы! Уж если где и резвиться нечистой силе, так в нашей необъятной стране. В любом лесу, в любом болоте, в каждой речке и каждом озере и даже в вашем доме обязательно кто-то живет. Остановись… и ты обязательно увидишь, как из-за пня показались рожки лесного жителя, услышишь, как на речном плесе ударила хвостом русалка, а за печкой вечером заскреблась кикимора. Отправляясь ловить рыбу, не забудь о водяном; войдя в лес, поздоровайся с лешим, а дома дружи со своими домовыми. Варвара тоже не знала, что вокруг нее столько чудес. Но наступила купальская ночь, и она увидела, как расцвел цветок папоротника…
«Злая ведьма Варвара, или Когда зацветет папоротник».
1. В произведении Варвара – девочка колдунья, умеющая гадать. Вся эта связь с тёмными силами указывает на её языческие взгляды,
2. Водяные, колдуны, домовые, русалки, кот Баюн, Макошь – все здесь: таинства шабаша и Лысой горы. Много языческих обрядов и традиций.
3. Колдовство, обряды, гадания, предсказания.

Д. и А Гавриловы «Кровь на мечах. Нас рассудят боги». В обычной деревне живут славяне и строят новый город Словенск для Рюрика. Не все хотят прихода его, есть старший сын Вадим. Идёт битва, в которой побеждает Рюрик, он убывает Вадима и жестоко раправляется с обычными жителями. Новый город, Новгород, он решил строить на другом берегу. Волхв предсказывает Олегу смерть от коня. Олег смеётся над этим предсказанием. Жизнь людей меняется. Описаны исторические события нашей Руси. 

«Кровь на мечах. Нас рассудят боги».
1. Обычные славяне – жители деревни, радовались жизни, мечтали о счастье. Добря – сын плотника, мечтал стать воином. Приход Рюрика одобрили не все.  За князя Вадима встали сельчане: гнев и жестокость сражения. Присутствуют языческие обряды и традиции: головы убитых воинов вывешивались на колья ограды крепости.
2. Велес, Морок, волхвы, Чернобог, языческие боги, которые встречаются в произведении и подтверждают веру в них славян.
3. Поклонение богам, обряды, традиции.

Выводы по современной литературе: 
1.  Анализ  5 –ти произведений современной литературы  показал, на каком уровне проявляется язычество в них:  
а) герои, пришедшие из  времён, когда почиталось язычество: Рюрик и Вадим, Добря, Вяч, Торни, Маруся, Варвара, Ермолай Вычегский, Полина…- все обычные люди.
б) языческие боги: Чернобог, Морок, Велес, волхвы, кикимора, водяные, русалки, оборотни, колдуны, Кот Баюн, Макошь.
в) языческие традиции: становление Рюрика в князи, обряды, гадания, предсказания, Мёртвый лес, обереги, головы врагов вывешивали на заборе, обряд захоронения,  нападение варягов, следование советам своих богов.

2. Мы видим, что и современные писатели прибегают к языческим обрядам, культам предков, традициям в литературе. Скорее всего, это связано с чем - то необычным, сакральным, до конца неизведанным и непонятным. То, что не даёт к себе приблизиться, и в то же время влечёт за собой. До нашего времени дошла малая часть артефактов. Исследователи по крупицам собирают материал о том времени. 

3.Так же могу предположить, что современному человеку сложно зарекомендовать себя в жизни, поэтому есть люди, которые хотят выделиться и прибегают к язычеству или хотят уйти от проблем и суеты современной жизни.

4. Во всех произведениях я нашёл историческое сходство и подтверждение этих фактов. Думаю, что так они и создавались: рассказывались истории из жизни, а доходя до нас, приобретали сказочный сюжет. Как мне отвечали в анкетах, «хочется волшебства», поэтому современные произведения строятся на языческих обрядах и традициях. В произведениях «Сердце Пармы» и «Ярилина рукопись» показаны обряды народа Севера и славян. Читая произведения, попадаешь в мир язычества, в мир сказки, попадаешь в прошлое и проживаешь с героями их жизнь.

5.Если посмотреть на обзор книг современных авторов, то количество произведений с языческими мотивами невелико. Из тех что мне посоветовали прочитать - 20 произведений, только 8 с язычеством, но они всё – таки есть. (см. Приложение 1. Диаграмма 11. «Произведения современных авторов»).
2.7.  Язычество в современном мире.
[image: http://tkv-press.ru/wp-content/uploads/2016/02/12131-1468x830.jpg]Есть ли язычество в современном мире? Задавая этот вопрос своим друзьям, я получил неоднозначные ответы: одни говорили, что язычества давно нет, другие задумывались и говорили о том, что, наверное, какие-то отголоски прошлого есть и сейчас.
Чтобы уточнить, я узнал мнение других людей, и задал им этот вопрос. Из 128 чел ответили положительно - 86 чел. – 67 %, затруднились ответить – 7 чел., 30 чел. сказали, что не существует. (см. Приложение 1. Диаграмма 12. «Существует ли язычество в современном мире») (2018 г)  Видно, что язычество существует и сейчас, многие связывают язычество с верой в приметы или сектами. «Затрудняюсь» ответили те, кто или не верит, или не интересуется этим вопросом. 

В своей работе по истории «Язычество. Духи и мифические существа.
Из прошлого в современность»  я разбирался: откуда пошли праздники, возникли приметы и попытался узнать о современных язычниках.
1.Всеми нами любимый праздник Новый год. А у наших предков по завершению праздника Карачун наступал праздник - Коляда, Солнечное Рождество. 21 декабря издавна и по сей день считается днём начала астрономической зимы. Сейчас у многих народов в эти дни (25 декабря) – Рождество. А вот в весёлый праздник Щедрец наши предки, в день Больших зимних Святок, готовились к наступающему в полночь Новому году. Встречали его весело, шумно на улице с угощениями. Мы сейчас также его встречаем и ставим новогоднюю ёлку. Сейчас никто не задумывается - зачем это делается, но основной и сакральный смысл Новогодней ёлки - именно образ Центра или Оси Мироздания. В каком-то смысле - это идол Священного Древа Мира.
А вот Позвизд, Зимник и Карачун - это имена языческих богов и они могли быть как наш Дед Мороз, которого дети ждут с подарками? До появления христианства на Руси, наши предки верили, что духи умерших охраняют свой род, заботятся обо всём. Поэтому, в  награду за их заботу, каждую зиму люди дарили им подарки. В канун праздника деревенская молодежь надевала маски, выворачивала тулупы и ходила по домам, колядовала, их одаривали едой. Колядующие представляли собой духов предков, которые получали награду за неустанную заботу над живущими. Среди них был один, одетый страшнее всех. Ему запрещалось говорить. Это был самый старый и самый грозный дух, его часто называли Дедом. Вполне возможно, что это и есть прообраз современного Деда Мороза. Только сегодня он подобрел и не приходит за подарками, а приносит их сам. С принятием христианства языческие обряды все не ушли, некоторые существуют сейчас. Колядующие люди  изображают не духов предков, а небесных посланцев.  Первоначально в силу своих языческих традиций древние славяне относились к Деду Морозу с опаской, считая его злым и жестоким духом. По легендам, он принимал жертвоприношения и воровал детей, унося их в мешке. О беспощадности Старца Севера повествует поэма Некрасова "Мороз, Красный нос", где Мороз хладнокровно расправляется с молодой крестьянкой, оставляя ее маленьких детей сиротами. У Н.В.Гоголя в произведении «Вечера на хуторе близ Диканьки» мы видим Колядки, канун Рождества.
2.Праздники  Красная горка, Коляда, Масленица до сих пор празднуются нами. Всеми любимый праздник Масленицы – встреча Весны. Наши предки веселились приходу Ярилы, Даждьбога, Лады, Хорса – это боги солнца, тепла и света. В день Масленицы мы и сейчас печём блины - символ солнца, сжигаем чучело, чтобы ушло всё плохое, болезни, просим прощения в прощённое воскресенье и  обязательно веселимся.

У многих из нас есть «счастливая» одежда, какой – либо предмет, многие верят в чёрную кошку, перебежавшую дорогу, а «присесть на дорожку» когда отправляешься в дальний путь? Женщина с пустым ведром - не будет удачи. Астрология, знаки зодиака и различные суеверия, которые тоже являются проявлением язычества. 
Астрология - это попытка изучить по звёздам и небесным телам те или иные события на Земле. Попытка предугадать события, по, якобы, написанной «небесной книге судеб». Природа суеверий такова, что все суеверия построены по принципу, либо защиты отчего-то негативного, либо для привлечения чего-то позитивного. 
Поэтому любой языческий культ всегда строился именно на суевериях. На боязни людей чего-то и попытке исправить ситуацию чем-то. В любых языческих культах всегда были жрецы, волхвы, ведуны, оракулы, которые занимались предсказанием каких-то событий, и попыткой исправления их. В христианстве, для того, чтобы изменить своё будущее, - ты должен измениться сам, но в язычестве всё по-другому.
Раньше поклонялись идолам тех или иных богов, принося им различные дары, жертвы, а современные люди поклоняются деньгам, принося в жертву что-либо, ради увеличения и приумножения денег. Не значит поклонение в буквальном смысле, а выполнение различных суеверных ритуалов. Например, заговоры, которые, принесут больше денег. А у вас в кошельке не лежит «счастливая монета или купюра», «мышка для кошелька» из Мышкино, «ложка - загребушка».
Однако не только талисманы могут являться предметами культа и вселять в человека веру, это могут быть обычные вещи, например, предметы одежды. Когда мы надевает на себя вещь, то подсознательно, наделяет её чем-то магическим. 
У нас и сейчас, во многом, всё строится также, и, вовсе не обязательно быть родновером, или друидом, чтобы быть, при этом, язычником. Язычество и сейчас во многих сферах нашей жизни, оно ни куда от нас не уходило, и было всегда рядом с нами; язычество будет до последних наших дней. Оно сидит в нас, в самых глубоких уголках нашей необъятной внутренней вселенной, и удалить его полностью просто невозможно.
Язычество сидит в нас, иногда просыпается, и овладевает нами. В политике и экономике, в науке и искусстве, - во всех сферах нашей деятельности проходит язычество. Поэтому и в сказках старины, и в художественных произведениях, и в современной литературе, и в нашей жизни присутствуют элементы язычества. Даже те люди, с которыми я разговаривал и которые говорили, что язычества нет или они не интересуются, говорили о том, что есть у них талисман, они пишут письма Деду Морозу, надевают на важные события «счастливую» одежду – всё это элементы обычаев и традиций, пришедших из глубокой старины. 
В нашем современном мире у коми народа языческие традиции тоже  существуют. Я часто смотрю программу по «Юрган» «Финоугория». Довольно часто говорится о том, что охотники и рыбаки Выльгорта, Корткероса, Печоры до сих пор соблюдают обычаи своих предков. Например, подходя к лесной избушке охотников, они разговаривают с ней: спрашивают разрешения войти и переночевать, обходят, кланяются, а когда уходят, то говорят «спасибо».
У каждого есть свои территории, на которые заходить другим нельзя.
В этих районах проводятся праздники Корт Айке (железному человеку), хоть это был злой персонаж. Съезжаются кузнечных дел мастера и показывают своё мастерство. Есть праздники «Йиркапу» и «Пере», в которых охотники, рыболовы соревнуются в мастерстве и сноровке.
А в Усть-Цильме до сих пор справляют замечательный праздник Красная горка. Например, «Усть-Цилемская Горка» – это весенне-летний обрядовый праздник, живой памятник, жемчужина русского севера. Корни этого праздника произошли от архаичного представления и языческого поклонения людей солнцу - Яриле. Старообрядческий праздник, который до сих пор сохранил в себе обрядовую трактовку; на севере Коми - гонки на оленях, а женщины вяжут длинные тёплые носки для себя и мужчин, с орнаментом – оберегом. 
Вывод: 
Таким образом, я выяснил, что элементы язычества присутствуют и в нашей современной жизни: 
1. Даже если мы не являемся по происхождению коми, мы, не задумываясь об этом, соблюдаем традиции, пришедшие именно из коми язычества, например, охотники, грибники и рыбаки соблюдают традиции этих мест, заходя в лес – оставляют угощение.
2.  Отмечаем  праздники коми героям:  Пере, Корт Айке, Йиркапу. 
3. [bookmark: _GoBack]Есть частные традиции:
а). у ижемских и удорских коми сохраняется традиция оставлять одежду больного человека (либо ее фрагмент) в качестве приклада на обетном кресте или унести в лес;
б). многие хранят, передают по наследству от прабабушек одежды ручной работы вышитые узорами, которые несли в себе тайный смысл. Самое главное, что эти наряды не просто лежат, а одеваются на праздники;
4. Существует также языческие традиции, которые присущи многим:
а). делаем оберегом, талисманом какую – либо вещь;
б). совершаем некие ритуальные обряды;
в). в выборе одежды  иногда следуем знаниям о символике цвета, т.к. определённые цвета имеют сакральный смысл;
г). вера многих людей в астрологию, гороскопы – попытка предвидеть будущее или его исправить;
д). обрядовые песни, которые сейчас мы можем услышать в фольклоре, как шуточные песенки для детей;
е). существуют группы людей - неоязычники, которые поддерживают традиции языческих славян, например «Родноверы»

До Крещения Руси  наши предки славяне были язычниками, но на этом у многих и заканчивается знание об этом историческом этапе. Есть часть людей, которые знают чуть больше, например, имена идолов. Но язычество-  это не только иное верование, это и несколько иная культурная жизни, быт.

III. Заключение.
Целью моей работы было разобраться, какой отпечаток наложило язычество на устное народное творчество, а в частности, сказки, а также на  современную культуру.
Гипотеза​: ​ Языческие обряды в сказках – это жизнь наших предков. Вся жизнь наших предков описана в сказках, а  в последнее время языческие традиции нашли отражение и в современной культуре, в связи с повышенным интересом к ним в жизни людей. 
Выводы:
1. Во многих сказках есть признаки язычества: герои,  традиции, существа, обряды того времени. Иначе и быть не могло, т.к. наши предки жили в природе, чтили её законы и уважали её. 
2. Авторы современных произведений  обращаются к теме язычества, так как всё чаще мы ощущаем зависимость от природы. Нам хочется присутствия волшебства в жизни. Возможно, обращение к язычеству позволит переосмыслить современному подростку, что он делает не так.
3. До сих пор мы отмечаем  праздники, пришедшие из старины, принимаем и дарим подарки, ставим ель на Новый год, поём песни и водим хороводы.
4. У многих из нас есть «волшебный» предмет – оберег, который в трудные минуты нас выручает: это и мишка из детства, и талисман, и просто любимая ручка.
5. Современному человеку зарекомендовать себя в нашем мире иногда  сложно, поэтому чтобы выделиться, они обращаются к язычеству. 

Этой работой мне бы хотелось  завершить цикл моих исследовательских работ  и сделать обобщение в брошюре по сказкам русским и коми. 

IV. Ссылки:
[1] Википедия- термин «сказка».
[2] Ленин В.И.; Полное собрание сочинений, т. 36, с. 19.
[3] Сказка коми народа «Прокудливая берёза»
[4] Славянский сайт. Статья «Берёза у славян» от  15 июля 2016
[5] Преподобный Епифан Премудрый «Слово о житии святого Стефана, бывшего епископом в Перми»
[6]Петрухин В. Я. Мифы финно-угоров — М.:Астрель: АСТ:Транзиткнига, 2005.
[7] «Весьяс да чудьяс» Ю.Рочев 1984 г. «Весь и чудь». Записано в 1978 г от Ю.А. Поповой, г. Сыктывкар.
[8] «Культурная карта РК» Всё о культуре республики и только. Вöрса – лесной дух-хозяин, леший  http://www.komi.com
Славянский Языческий Портал © http://slaviy.ru  http://slaviy.ru/zhivotnye-v-slavyanskoj-kulture/medved-v-slavyanskoj-yazycheskoj-mifologii/ 
Выдержки из сообщений (анкета)
М А «Я придерживаюсь языческих традиций, и мне очень хочется возродить истинную дохристианскую веру народа коми. Веру в таких божеств как Войпель, Ен и Йомаль, а не в какого то христианского иудея! Кто думает так же как я, давайте объединимся!»
Е К «Ну вообще то я РУССКИЙ.СЛАВЯНИН.и верить мне должно в наших СЛАВЯНСКИХ БОГОВ. Перун Дажьбог Велес....вот истинно наши боги...а войпель ен йомаль.они вообще не наши боги» 
Р Б «ВО ИМЯ РОДА ВО ИМЯ ПЕРУНА ! ВОЗРОДИМ НАШУ ВЕРУ !!!»
V. Литература.
1. Афанасьев А.Н.. Поэтические воззрения славян на природу, т.2, 1995г
2. Голан А.. Миф и символ
3. Гура А.В. Символика животных в славянской народной традиции.
4. Люсиченко И.В.. Миф, ритуал и власть у восточных славян
5. Налимов В.. Загробный мир по верованиям зырян. - 1907. 
6. Преподобный Епифан Премудрый «Слово о житии святого Стефана, бывшего епископом в Перми»
7. Пропп В.Я. Исторические корни волшебной сказки М. 1983 
8. Русский Север. Проблемы этнографии и фольклора
9. Рыбаков Б «Язычество древних славян»
10. Сидоров А. «Знахарство, колдовство и порча у народа коми» 
11. Сказка коми народа «Прокудливая берёза»
12. Славянский сайт. Статья «Берёза у славян» от  15 июля 2016
13. Статья Грищенко В.В. «Славянское язычество и мифология».









































VI. Приложения.
Приложение 1. Диаграмма 1. «Что такое язычество?»

Приложение 1. Диаграмма 2. «Какие языческие обычаи и традиции знаете?»

Приложение 1. Диаграмма 3. «Какие именно традиции и обряды знают»

Приложение 1. Диаграмма 4. «Встречали ли Вы язычество в художественных произведениях?»

Приложение 1. Диаграмма 5. «Художественные произведения».


Приложение 1. Диаграмма 6. Что такое язычество и в чём оно проявляется (сравнение по возрастам).


Приложение 1. Диаграмма 7. «Произведения с языческими обрядами или традициями»
 

          Приложение 1. Диаграмма 8. «Сказки народа коми».

            

          Приложение 1. Диаграмма 9. «Сказки русские».
               

Приложение 1. Диаграмма 10. «Сравнительная диаграмма».

Приложение 1. Диаграмма 11. «Произведения,  предложенные для чтения».

Приложение 1. Диаграмма 12. «Существует ли язычество в современном мире») (2018 г)



Что такое язычество ?	
Знают 	Нет 	98	30	

Какие языческие обычаи и традиции знаете?	
Знают 	Нет 	Кв. 4	64	64	
Какие именно традиции и обряды знают
 (64 человека - один человек мог дать несколько ответов).
Какие именно традиции и обряды знают. (один человек давал несколько ответов).	
поклонение богам	жертвоприношения	танцы, песни	знахарство	шаманство	разные праздники	поклонение богам, идолам	обряды	24	28	14	2	3	17	0	41	

Встречали ли Вы язычество в художественных произведениях?	
Встречали  в произведениях?	Не встречали	93	35	
Художественные произведения.
(один человек мог отметить несколько примеров)
Художественные произведения. (один человек мог отметить несколько примеров)	
Современная русская литература	Современная коми литература	Народные сказки коми народа. 	Русские народные сказки.- 	25	11	82	43	
 Что такое язычество и в чём оно проявляется?  (сравнение по возрастам)
Знаете ли вы " Что такое язычество и в чём оно проявляется?"  (сравнение по взрастам)	54


3-5 классы (54 чел)	взрослые люди (20 чел) 	8 кл и 10 кл  (54 чел)	54	20	24	
Произведения (с языческими обрядами или традициями)
Произведения (с языческими обрядами или традициями)	
коми сказки	русские сказки	современные  произведения 	не знают 	52	31	7	38	

Сказки народа коми.	
герои, пришедшие из язычества	языческие боги	языческие традиции	7	7	17	
Сказки русские.
сказки русские.	
герои, пришедшие из язычества	языческие боги	языческие традиции	5	10	14	
коми	Герои	языческие боги	языческие традиции	7	7	17	русские	Герои	языческие боги	языческие традиции	5	10	14	

Произведения современных авторов.	
Герои  	Языческие божества 	языческие традиции	12	11	10	


Существует ли язычество в современном мире.	
существует	затрудняюсь	не знаю, не интересуюсь	86	7	30	
35

image3.jpeg




image4.jpeg




image5.jpeg




image6.jpeg




image7.jpeg




image8.jpeg




image9.jpeg




image10.jpeg




image11.jpeg




image12.jpeg




image13.jpeg




image14.gif




image15.jpeg




image16.jpeg




image17.jpeg




image18.jpeg




image1.jpeg




image2.wmf

